Jurnal Salome: Multidisipliner Keilmuan e-ISSN: 2986-4968
Vol. 1 No. 4 September 2023, hal. 286-294

PANCASILA SEBAGAI LANDASAN IDEOLOGI DALAM PRAKTIK MODERASI
BERAGAMA DI INDONESIA

Nanang Jainuddin
UIN Antasari Banjarmasin, Indonesia
Email: nanangjainuddinbjm123@gmail.com

Abstract
This research discusses the role of Pancasila as an ideological foundation in the practice of
religious moderation in Indonesia. As a country with various ethnicities, religions and cultures,
Indonesia faces complex challenges in maintaining social harmony. This pluralism has both
positive and negative impacts on society. In this context, religious moderation is an important
approach to maintaining religious diversity in harmony. Pancasila, as the state ideology, has
values that support the practice of religious moderation, with a focus on inclusivity, tolerance
and interfaith dialogue. Conformity between Pancasila values and the principles of religious
moderation in creating harmony is carried out through the integration of Pancasila values with
the principles of religious moderation. This forms the basis of peaceful, inclusive and
harmonious religious practice in a diverse society. Steps towards the future to integrate more
firmly the values of Pancasila in the development of religious moderation in Indonesia involve
the role of educational institutions and the media. Educational institutions can play an important
role in shaping an open and inclusive attitude in the younger generation, while the media can
promote Pancasila values and religious moderation to the wider community. Pancasila as the
basic ideology of the state supports the practice of religious moderation in Indonesia and can
be used in facing the challenges of radicalism and extremism.
Keywords: Pancasila, ideology, religious moderation

Abstrak
Penelitian ini membahas peran Pancasila sebagai landasan ideologi dalam praktik moderasi
beragama di Indonesia. Sebagai negara dengan beragam suku, agama, dan budaya, Indonesia
menghadapi tantangan kompleks dalam menjaga harmoni sosial. Kemajemukan ini memiliki
dampak positif dan negatif pada masyarakat. Dalam konteks ini, moderasi beragama menjadi
pendekatan yang penting untuk menjaga keragaman agama dalam harmoni. Pancasila,
sebagai ideologi negara, memiliki nilai-nilai yang mendukung praktik moderasi beragama,
dengan fokus pada inklusivitas, toleransi, dan dialog antaragama. Kesesuaian antara nilai-nilai
Pancasila dan prinsip-prinsip moderasi beragama dalam menciptakan harmoni dilakukan
melalui integrasi nilai-nilai Pancasila dengan prinsip-prinsip moderasi beragama. Ini
membentuk dasar praktik beragama yang damai, inklusif, dan harmonis di tengah masyarakat
yang beraneka ragam. Langkah-langkah menuju masa depan untuk mengintegrasikan lebih
kuat nilai-nilai Pancasila dalam pengembangan moderasi beragama di Indonesia melibatkan
peran lembaga pendidikan dan media. Lembaga pendidikan dapat memainkan peran penting
dalam membentuk sikap terbuka dan inklusif pada generasi muda, sementara media dapat
mempromosikan nilai-nilai Pancasila dan moderasi beragama kepada masyarakat luas.
Pancasila sebagai ideologi dasar negara mendukung praktik moderasi beragama di Indonesia
dan dapat digunakan dalam menghadapi tantangan paham radikal dan ekstremisme.
Kata Kunci: pancasila, ideologi, moderasi beragama

286


mailto:nanangjainuddinbjm123@gmail.com

PENDAHULUAN

Indonesia, sebagai negara majemuk, mengemban karakteristik unik dengan beragam suku,
agama, dan ras yang menjadi bagian integral dari identitasnya. Kemajemukan ini memberikan
dampak yang signifikan, baik positif maupun negatif, pada kehidupan sosial, budaya, dan politik di
Indonesia (Maarif dkk. 2010).

Salah satu dampak positif dari kemajemukan ini adalah terbentuknya budaya baru yang
merangkul unsur-unsur dari berbagai kelompok masyarakat. Dalam dinamika interaksi antarsuku,
agama, dan ras, unsur-unsur budaya saling tercampur dan menghasilkan warisan budaya yang kaya
dan beraneka ragam (Alan 2023). Kemajemukan ini menciptakan keragaman kuliner, seni, dan adat
istiadat yang menjadi ciri khas bangsa Indonesia.

Lebih jauh, kemampuan Indonesia dalam mengelola kemajemukan ini juga menjadi contoh
bagi negara-negara lain. Dalam era globalisasi, di mana pertemuan dan percampuran budaya
semakin intens, Indonesia telah menjadi contoh bagaimana masyarakat dapat hidup berdampingan
meskipun memiliki perbedaan etnis, agama, dan budaya. Prestasi ini membuktikan bahwa harmoni
dapat terwujud melalui prinsip inklusivitas dan toleransi.

Namun, dampak negatif juga melingkupi kemajemukan ini. Ancaman serius bagi kedaulatan
negara timbul ketika konflik yang berbasis pada ras atau agama meletus. Konflik semacam ini dapat
merusak persatuan dan stabilitas nasional, serta menimbulkan kerugian yang mendalam bagi
masyarakat. Dalam beberapa kasus, unsur-unsur radikalisme dan ekstremisme dapat memanfaatkan
perbedaan sebagai alat untuk memecah belah masyarakat (Syarif 2019).

Dalam menghadapi dampak negatif kemajemukan, penting untuk mengadopsi pendekatan
yang bijaksana dan inklusif. Pendidikan tentang toleransi, penghormatan terhadap perbedaan, dan
peningkatan kesadaran akan pentingnya persatuan adalah beberapa langkah kunci untuk meredam
potensi konflik. Pemerintah, lembaga pendidikan, agama, dan masyarakat sipil memiliki peran penting
dalam mempromosikan sikap yang mengedepankan keragaman sebagai kekuatan, bukan
kerentanan.

Munculnya istilah “moderasi beragama” tidak terlepas dari latar belakang yang kompleks dan
dinamis, serta nilai serta prinsip-prinsip yang melandasi aspek sosial, politik, dan faktor-faktor lainnya,
baik di tingkat nasional maupun global. Sebagai hasil dari interaksi kompleks antara sejarah, budaya,
dan perkembangan masyarakat, istilah ini mengambil arti yang berbeda-beda tergantung pada situasi,
kondisi, dan sudut pandang yang diadopsi oleh individu atau kelompok (Bagir dan Sormin 2022).

Di sisi lain, Pancasila, sebagai sumbu pembentukan negara Indonesia, memancarkan nilai-
nilai fundamental yang melintasi batas-batas keagamaan dan budaya. Salah satu prinsip inti dalam
Pancasila adalah “Ketuhanan Yang Maha Esa”. Prinsip ini memiliki arti yang mendalam yang tidak
hanya relevan dalam konteks agama, tetapi juga menggambarkan panggilan untuk bersatu dalam
keragaman.

‘Ketuhanan Yang Maha Esa” mencerminkan pemahaman tentang adanya entitas yang lebih
tinggi yang menjadi landasan moral dan etika bagi individu dan masyarakat. Namun, uniknya,
Pancasila tidak mengidentifikasi agama tertentu sebagai dasar negara, melainkan menghormati
semua agama yang dianut oleh warga negara Indonesia. Ini adalah langkah penting menuju
inklusivitas dan moderasi beragama.

287



Ketika “Ketuhanan Yang Maha Esa” diterjemahkan dalam konteks moderasi beragama,
prinsip ini menjadi pendorong untuk merajut kesatuan dalam perbedaan keagamaan. Dalam konteks
ini, moderasi beragama tidak hanya berbicara tentang koeksistensi agama-agama, tetapi juga tentang
penghormatan terhadap pandangan agama masing-masing individu (Fahmi dkk. 2023). Ini
mengilhami semangat saling menghargai dan saling belajar, yang menjadi landasan bagi dialog dan
toleransi.

Pernyataan Soekarno, seorang tokoh sentral dalam perjuangan kemerdekaan Indonesia,
menegaskan bahwa “Ketuhanan Yang Maha Esa” memiliki kapasitas untuk mempersatukan berbagai
pemeluk agama dalam satu tujuan bersama. Ini tidak hanya menggambarkan persatuan antaragama,
tetapi juga menyiratkan kesatuan dalam membangun bangsa yang maju dan sejahtera, di mana
perbedaan agama tidak menghalangi semangat bersama dalam mewujudkan cita-cita bersama
(Dewantara 2017).

Dengan demikian, “Ketuhanan Yang Maha Esa” dalam Pancasila bukan hanya sebuah
kalimat yang kosong, tetapi merupakan dasar yang kokoh untuk menciptakan kerangka pemahaman
dan praktik moderasi beragama. Ini adalah undangan bagi masyarakat Indonesia untuk menghayati
makna hakiki dari agama dan untuk menerapkan nilai-nilai inklusif dan toleran dalam setiap aspek
kehidupan.

Berdasarkan paparan di atas, maka penulis ingin menguraikan bagaimana pancasila
merupakan landasan ideologis dalam praktik moderasi beragama di Indonesia. Hal ini penting
terutama dalam menghadapi tantangan paham-paham radikal dan ekstremisme yang mengancam
keharmonisan bangsa Indonesia.

METODE PENELITIAN

Tulisan ini merupakan kajian literatur yang dilakukan dengan pendekatan kualitatif untuk
menggali pemahaman yang lebih mendalam tentang peran Pancasila dalam mendukung praktik
moderasi beragama di Indonesia. Literatur yang diambil berasal dari buku-buku, jurnal-jurnal, dan
tulisan-tulisan lainnya yang relevan dengan pembahasan mengenai pancasila sebagai landasan
ideologis dalam praktik moderasi beragama di Indonesia.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Pancasila sebagai Landasan Ideologi Negara

Pancasila adalah pijakan moral, etika, dan ideologi dasar yang membentuk landasan negara
Indonesia (Eleanora 2012). Sejak proklamasi kemerdekaan pada 17 Agustus 1945, Pancasila telah
menjadi tiang penopang yang mengikat bangsa Indonesia dalam keberagaman agama, budaya, dan
suku. Melalui nilai-nilai yang terkandung di dalamnya, Pancasila memperlihatkan komitmen bangsa
ini untuk menciptakan masyarakat yang adil, harmonis, dan inklusif (Saihu 2022).

Sebagai ideologi negara, Pancasila terdiri dari lima sila yang menjadi panduan bagi
pembangunan masyarakat dan negara. Sila-sila ini adalah “Ketuhanan Yang Maha Esa’,
‘Kemanusiaan yang Adil dan Beradab”, “Persatuan Indonesia®, “Kerakyatan yang Dipimpin oleh
Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan”, dan “Keadilan Sosial bagi Seluruh
Rakyat Indonesia”. Setiap sila memiliki makna mendalam yang mencerminkan prinsip-prinsip moral,
etika, dan hubungan sosial yang diamanahkan oleh Pancasila.

288



“‘Ketuhanan Yang Maha Esa”, sebagai sila pertama, menegaskan pentingnya penghormatan
terhadap keberagaman agama yang dianut oleh masyarakat Indonesia. Ini bukan hanya isu
keagamaan semata, tetapi juga fondasi bagi semangat toleransi dan pengakuan terhadap hak asasi
manusia, termasuk hak untuk beragama atau tidak beragama. Sila ini menunjukkan bahwa
keberagaman kepercayaan adalah aset, bukan ancaman.

‘Kemanusiaan yang Adil dan Beradab”, sila kedua, menitikberatkan pada prinsip-prinsip
moral dan etika dalam hubungan antarmanusia. Ini meliputi keadilan, penghargaan terhadap hak
asasi manusia, dan sikap beradab dalam setiap interaksi. Sila ini memberikan dasar untuk
pengembangan masyarakat yang inklusif dan terhindar dari diskriminasi.

‘Persatuan Indonesia”, sila ketiga, menunjukkan pentingnya kerjasama lintas etnis, suku,
agama, dan budaya. Pancasila memandang Indonesia sebagai kesatuan yang lebih besar daripada
keberagaman komponennya. Sila ini mengajarkan pentingnya merajut ikatan persatuan dan kesatuan
di tengah perbedaan.

“Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam
Permusyawaratan/Perwakilan”, sila keempat, menekankan prinsip demokrasi dan partisipasi rakyat
dalam pengambilan keputusan. Ini mendorong praktek moderasi beragama melalui dialog dan
musyawarah, yang dapat menghindarkan konflik yang berakar pada perbedaan keagamaan.

“‘Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia’, sila kelima, memperjuangkan hak-hak
ekonomi, sosial, dan budaya yang merata bagi seluruh warga negara. Prinsip ini menjelaskan
pentingnya mengatasi kesenjangan dan mendukung kesejahteraan bersama, yang juga dapat
melahirkan atmosfer harmoni antaragama.

Dalam keseluruhan, Pancasila sebagai ideologi dasar negara Indonesia bukan hanya sebuah
kalimat atau deklarasi, melainkan cerminan nilai-nilai fundamental yang menggerakkan arah
pembangunan nasional. Lebih dari sekadar konsep, Pancasila telah menjadi pedoman moral dan etika
yang membentuk karakter masyarakat Indonesia yang inklusif dan moderasi dalam praktik beragama.

Moderasi Beragama: Konsep dan Signifikansinya
Moderasi beragama adalah pendekatan yang inklusif dan seimbang terhadap praktik agama
di tengah keragaman kepercayaan dan keyakinan. Ini melibatkan sikap terbuka terhadap pandangan
agama yang berbeda, dialog yang konstruktif, serta penghormatan terhadap hak asasi manusia tanpa
memandang latar belakang agama. Esensi penting dari moderasi beragama adalah menciptakan
kerangka harmonis di mana warga negara dapat hidup bersama dalam saling pengertian,
menghormati perbedaan, dan mendorong keberagaman sebagai kekuatan (Fajri 2023).
Nilai-nilai moderasi beragama dapat diuraikan menjadi dialog, toleransi, dan inklusivitas.
Berikut penjabaran nilai-nilai tersebut:
1. Dialog
Moderasi beragama mendorong terbukanya jalur komunikasi antara pemeluk agama yang
berbeda. Melalui dialog, pandangan dan pemahaman dapat dipertukarkan, sehingga memupuk
pengertian dan mengurangi potensi miskomunikasi. Ini memungkinkan kesamaan nilai-nilai
universal ditemukan di tengah perbedaan dogma agama.
2. Toleransi

289



Toleransi adalah pilar utama dalam moderasi beragama. Ini mencakup pengakuan dan
penghargaan terhadap hak setiap individu untuk memiliki keyakinan agama yang berbeda.
Toleransi menciptakan iklim di mana setiap orang bebas mengamalkan agamanya tanpa takut
diskriminasi atau penganiayaan.
3. Inklusivitas

Moderasi beragama menekankan inklusivitas dalam masyarakat. Ini berarti menerima setiap
individu tanpa memandang agama, ras, atau latar belakang budaya. Konsep ini merangkul
keragaman sebagai kekayaan yang memperkaya pemahaman kolektif dan memperkuat
persatuan (Wiguna dan Andari 2023).

Konteks global menunjukkan bahwa tantangan keberagaman agama semakin relevan dalam
dunia yang semakin terhubung. Terjadinya konflik agama dan ekstremisme telah menunjukkan
perlunya penerapan moderasi beragama dalam skala global. Di berbagai belahan dunia, termasuk di
Indonesia, masyarakat berhadapan dengan tantangan harmonisasi agama dan praktek keagamaan
yang seimbang (Anwar 2023).

Secara nasional, Indonesia adalah contoh nyata betapa moderasi beragama sangat penting
dalam masyarakat beragam. Sebagai negara dengan ratusan suku, bahasa, dan agama, Indonesia
telah berhasil menciptakan lingkungan di mana pemeluk agama yang berbeda dapat hidup
berdampingan dalam damai. Keberhasilan ini menunjukkan bahwa moderasi beragama bukan hanya
meminimalkan konflik, tetapi juga membangun dasar kesejahteraan bersama dan perpaduan
nasional.

Dengan demikian, konsep moderasi beragama menekankan pada pentingnya saling
menghormati, berkomunikasi, dan menerima perbedaan dalam masyarakat yang beragam. Ini adalah
pendekatan yang mendukung pembangunan sosial dan harmoni dalam masyarakat multikultural.

Integrasi Nilai-Nilai Pancasila dalam Praktik Moderasi Beragama

Nilai-nilai dalam Pancasila, seperti penghormatan terhadap perbedaan agama, kesetaraan
hak, dan persatuan dalam keberagaman, secara intrinsik sesuai dengan prinsip-prinsip moderasi
beragama. Penggabungan nilai-nilai ini menciptakan kerangka kerja yang kuat untuk moderasi
beragama, di mana dialog, toleransi, dan inklusivitas ditekankan. Pancasila memberikan landasan
moral yang mendukung harmoni dalam masyarakat yang beragam, di mana pemahaman bahwa
perbedaan agama dapat menjadi sumber kekuatan bersama (Yosita, Purnama Sari, dan Karolina
2023).

Dengan menggabungkan nilai-nilai Pancasila dengan prinsip-prinsip moderasi beragama,
Indonesia menciptakan kerangka kerja yang memadukan keberagaman agama dengan kesatuan
nasional. Hal ini menghasilkan praktik beragama yang damai, inklusif, dan harmonis di tengah
masyarakat yang beraneka ragam (Harahap, Siregar, dan Darwis Harahap 2022).

Contoh nyata penerapan nilai-nilai Pancasila dalam kehidupan beragama sehari-hari dapat
ditemukan dalam praktik saling mengunjungi saat perayaan agama, upacara keagamaan yang
dihadiri oleh berbagai komunitas, serta pelibatan lintasagama dalam kegiatan sosial dan
kemanusiaan. Contohnya adalah acara perayaan Idul Fitri dan Natal yang sering dihadiri oleh warga

290



dari berbagai agama, serta kerjasama antaragama dalam proyek-proyek sosial seperti bakti sosial,

pemberian bantuan kepada yang membutuhkan, dan program-program lingkungan.

Berikut ini paparan bagaimana setiap sila dalam Pancasila dapat mendukung moderasi
beragama:

1. “Ketuhanan Yang Maha Esa”: Sila pertama Pancasila menyatakan penghormatan terhadap
keberagaman agama dan keyakinan. Ini mendukung moderasi beragama dengan mengakui
bahwa warga negara Indonesia memiliki hak untuk beragama sesuai keyakinannya, dan
pentingnya menghargai perbedaan agama tanpa diskriminasi. Sikap inklusif ini mendorong dialog
dan kerjasama antaragama, yang merupakan elemen kunci dalam moderasi beragama.

2. “Kemanusiaan yang Adil dan Beradab”: Sila kedua menegaskan nilai-nilai moral dan etika
dalam berinteraksi. Penerapan sila ini dalam praktik moderasi beragama melibatkan perlakuan
adil terhadap semua individu, tanpa memandang agama atau kepercayaan. Sikap beradab dalam
berdialog dan bersikap toleran menciptakan atmosfer yang mendukung moderasi beragama.

3. “Persatuan Indonesia”: Sila ketiga menunjukkan pentingnya kesatuan dalam keberagaman.
Dalam moderasi beragama, sila ini mengilhami semangat kerja sama antara pemeluk agama
berbeda demi menciptakan harmoni dalam masyarakat yang beragam. Konsep persatuan ini
memastikan bahwa perbedaan agama tidak menjadi sumber konflik, melainkan aset yang
memperkaya kesatuan.

4. “Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam
Permusyawaratan/Perwakilan”: Sila keempat mengandung prinsip demokrasi dan partisipasi
masyarakat dalam pengambilan keputusan. Dalam konteks moderasi beragama, sila ini
menggarisbawahi pentingnya dialog dan musyawarah dalam menemukan titik kesepakatan di
antara berbagai pandangan agama. Ini mendorong inklusivitas dan penyelesaian konflik yang
damai.

5. “Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia”: Sila kelima menegaskan perlunya
memastikan hak-hak yang merata bagi seluruh warga negara. Dalam konteks moderasi
beragama, sila ini mendorong untuk mengatasi potensi ketidaksetaraan yang mungkin timbul
akibat perbedaan agama. Kesejahteraan bersama dan pengakuan terhadap hak setiap individu
menciptakan fondasi harmoni.

Langkah Menuju Masa Depan: Penguatan Moderasi Beragama Berbasis Pancasila

Lembaga pendidikan memiliki peran sentral dalam membentuk pemahaman dan sikap
masyarakat terhadap moderasi beragama. Melalui kurikulum yang inklusif, lembaga pendidikan dapat
mengajarkan nilai-nilai toleransi, penghormatan, dan dialog antaragama. Selain itu, melibatkan
berbagai agama dalam kegiatan ekstrakurikuler, seminar, dan lokakarya dapat mendorong siswa
untuk memahami dan menghargai perbedaan agama. Dengan menerapkan pendekatan moderasi
beragama dalam lingkungan pendidikan, generasi muda dapat tumbuh dengan sikap terbuka dan
penerima terhadap keberagaman agama (Yosita, Purnama Sari, dan Karolina 2023).

Selain itu, menurut Tahrifudin (2021) media juga memiliki dampak besar dalam membentuk
opini publik dan mempengaruhi pandangan masyarakat. Melalui berita, program televisi, artikel, dan
media sosial, media dapat memperkenalkan nilai-nilai Pancasila dan moderasi beragama kepada
masyarakat luas. Media dapat menampilkan kisah sukses kolaborasi antaragama, mempromosikan

2901



cerita inspiratif tentang toleransi, dan mengedukasi tentang pentingnya penghargaan terhadap
perbedaan. Dengan memanfaatkan kekuatan media, pesan moderasi beragama dapat mencapai
lebih banyak orang dan mendorong perubahan positif dalam pola pikir masyarakat.
Tindakan untuk mengintegrasikan lebih kuat nilai-nilai pancasila dalam pengembangan
moderasi beragama di indonesia dapat dilakukan dengan cara-cara berikut ini:
1. Pendidikan Berbasis Pancasila
Mengintegrasikan nilai-nilai Pancasila secara lebih tegas dalam kurikulum pendidikan, termasuk
mata pelajaran agama. Memastikan bahwa pendidikan agama mengajarkan nilai-nilai inklusif dan
menghormati perbedaan keyakinan.
2. Pelatihan Guru dan Tenaga Pendidik
Melatih guru dan tenaga pendidik dalam metode pengajaran yang mendorong moderasi
beragama, membangun kesadaran akan pentingnya inklusivitas, dan memberikan keterampilan
dalam memfasilitasi dialog antaragama di lingkungan sekolah.
3. Kampanye Media Sosial
Menggunakan media sosial sebagai platform untuk kampanye yang mempromosikan moderasi
beragama, dengan mengedepankan nilai-nilai Pancasila dan cerita sukses kolaborasi
antaragama. Melibatkan influencer dan tokoh masyarakat untuk menyebarkan pesan ini.
4. Kolaborasi Antar Lembaga
Mengadakan program kerjasama antara lembaga pendidikan, agama, dan pemerintah untuk
membangun jaringan moderasi beragama. Ini dapat melibatkan seminar, lokakarya, dan kegiatan
lintas sektor yang mendukung moderasi beragama.
5. Pengembangan Materi Edukasi
Membuat materi edukasi, buku, dan konten online yang menggambarkan pentingnya moderasi
beragama dan bagaimana nilai-nilai Pancasila dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari.

Dengan melibatkan lembaga pendidikan, media, dan berbagai inisiatif strategis, nilai-nilai
Pancasila dan moderasi beragama dapat ditanamkan lebih dalam dalam kesadaran masyarakat. Ini
akan memberikan kontribusi positif dalam membangun masyarakat yang inklusif, harmonis, dan
sejahtera di tengah keragaman agama.

SIMPULAN

Dalam konteks keberagaman agama, suku, dan budaya, Pancasila memiliki nilai-nilai yang
mendukung moderasi beragama, termasuk inklusivitas, toleransi, dan dialog antaragama. Integrasi
nilai-nilai Pancasila dengan prinsip-prinsip moderasi beragama menciptakan dasar untuk praktik
beragama yang damai dan harmonis.

Pancasila sebagai ideologi negara mengandung lima sila, di mana setiap sila memiliki makna
mendalam yang relevan dalam praktik moderasi beragama. Sila pertama, “Ketuhanan Yang Maha
Esa’, menghormati keberagaman agama dan mendukung dialog antaragama. Sila kedua,
‘Kemanusiaan yang Adil dan Beradab”, menekankan etika dan penghargaan terhadap hak asasi
manusia dalam praktik beragama. Sila ketiga, “Persatuan Indonesia”, memperlihatkan pentingnya
persatuan dalam keberagaman. Sila keempat, “Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan
dalam Permusyawaratan/Perwakilan”, mendukung dialog dan penyelesaian konflik melalui

292



musyawarah. Sila kelima, “Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia’, mendorong
kesejahteraan bersama dan pengakuan hak-hak yang merata.

Moderasi beragama adalah pendekatan inklusif dan seimbang terhadap praktik agama di
tengah keragaman. Hal ini melibatkan dialog, toleransi, dan inklusivitas. Melalui praktik moderasi
beragama, masyarakat Indonesia dapat menjaga harmoni dalam keragaman agama dan keyakinan.
Integrasi nilai-nilai Pancasila dengan prinsip-prinsip moderasi beragama memungkinkan terciptanya
kerangka kerja yang mendukung kesatuan dalam perbedaan.

Langkah-langkah menuju masa depan untuk memperkuat moderasi beragama berbasis
Pancasila melibatkan peran penting lembaga pendidikan dan media. Lembaga pendidikan dapat
mengajarkan nilai-nilai inklusif dan menghormati perbedaan kepada generasi muda. Media dapat
mempromosikan nilai-nilai Pancasila dan moderasi beragama kepada masyarakat luas melalui berita,
program televisi, dan konten online.

Dengan menggabungkan nilai-nilai Pancasila dengan praktik moderasi beragama, Indonesia
dapat terus membangun masyarakat yang inklusif, harmonis, dan sejahtera, serta menghadapi
tantangan paham radikal dan ekstremisme dengan landasan ideologis yang kokoh.

DAFTAR PUSTAKA

Alan, Refandi Ramadhani. 2023. “PENGARUH TOLERANSI BUDAYA TERHADAP PERILAKU
SOSIAL DI LINGKUNGAN MASYARAKAT KABUPATEN PRINGSEWU.”

Anwar, Khairil. 2023. “Moderasi Beragama: Sebuah Diskursus Dinamika Keagamaan di Era
Kontemporer.”

Bagir, Zainal Abidin, dan Jimmy Sormin. 2022. Politik Moderasi dan Kebebasan Beragama-Suatu
Tinjauan Kritis. Elex Media Komputindo.

Dewantara, Agustinus. 2017. “Alangkah Hebatnya Negara Gotong Royong (Indonesia dalam
Kacamata Soekarno).”

Eleanora, Fransiska Novita. 2012. “Pancasila Sebagai Norma Dasar Dalam Sistem Hukum
Indonesia.” ADIL: Jurnal Hukum 3 (1): 141-65.

Fahmi, Muhammad, Muhammad Nawawi, Senata Adi Prasetia, Fayaz Mahassin Syifa’i Adienk, dan
Sonia Isnatin Suratin. 2023. “Konstruksi Nilai-Nilai Toleransi Berbasis Al-Quran Sebagai
Upaya Menangkal Narasi Radikalisme Agama Di Indonesia Kontemporer.” Al-Banjari: Jurnal
limiah llmu-llmu Keislaman 22 (1): 59-87.

Fajri, Muhamad Nurul. 2023. “POLA KOMUNIKASI EFEKTIF DALAM MODERASI BERAGAMA:
MEMBANGUN DIALOG HARMONIS.” Al-Tsiqoh: Jurnal Ekonomi dan Dakwah Islam 8 (1):
13-33.

Harahap, H Sumper Mulia, H Fatahuddin Aziz Siregar, dan S Darwis Harahap. 2022. Nilai-Nilai dan
Praktik Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal di Sumatera Utara. Merdeka Kreasi
Group.

Maarif, Ahmad Syafii, Ahmad Syafii Maarif, lhsan Ali-Fauzi, dan Syamsu Rizal Panggabean. 2010.
Politik identitas dan masa depan pluralisme kita. Pusat Studi Agama dan Demokrasi
(PUSAD), Yayasan Wakaf Paramadina.

Saihu, Made. 2022. “Moderasi Pendidikan: Sebuah Sarana Membumikan Toleransi dalam Dunia
Pendidikan.” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 11 (02): 629-48.

Syarif, M Zainul Hasani. 2019. “Relasi Agama & Negara Penguatan Peran Strategis Lembaga
Pendidikan dalam Program Harmonisasi-Integrasi Nasional.” AT-Ta’DIB: Jurnal Kependidikan
dan Keagamaan 3 (2): 363-93.

293



TAHRIFUDIN, TAHRIFUDIN. 2021. “ANALISIS FRAMING PEMBERITAAN MEDIA ONLINE
MENGENAI BERITARANCANGAN UNDANG-UNDANG HALUAN IDIOLOGI PANCASILADI
MEDIA KOMPAS. COM DAN REPUBLIKA ONLINE.”

Wiguna, Ida Bagus Alit Arta, dan Ida Ayu Made Yuni Andari. 2023. “MODERASI BERAGAMA SOLUSI
HIDUP RUKUN DI INDONESIA.” Widya Sandhi Jurnal Kajian Agama Sosial dan Budaya 14
(1): 40-54.

Yosita, Yosita, Dewi Purnama Sari, dan Asri Karolina. 2023. “Analisis Nilai-Nilai Moderasi Beragama
Pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam dan Upaya Mewujudkannya di MIN 1 Lebong.”

294



