
Jurnal Salome: Multidisipliner Keilmuan  
Vol. 1 No. 4 September 2023, hal. 286-294 

e-ISSN: 2986-4968  
 

 

286 

PANCASILA SEBAGAI LANDASAN IDEOLOGI  DALAM PRAKTIK MODERASI 

BERAGAMA DI INDONESIA 

 
Nanang Jainuddin 

UIN Antasari Banjarmasin, Indonesia  

Email: nanangjainuddinbjm123@gmail.com  

 

Abstract 

This research discusses the role of Pancasila as an ideological foundation in the practice of 

religious moderation in Indonesia. As a country with various ethnicities, religions and cultures, 

Indonesia faces complex challenges in maintaining social harmony. This pluralism has both 

positive and negative impacts on society. In this context, religious moderation is an important 

approach to maintaining religious diversity in harmony. Pancasila, as the state ideology, has 

values that support the practice of religious moderation, with a focus on inclusivity, tolerance 

and interfaith dialogue. Conformity between Pancasila values and the principles of religious 

moderation in creating harmony is carried out through the integration of Pancasila values with 

the principles of religious moderation. This forms the basis of peaceful, inclusive and 

harmonious religious practice in a diverse society. Steps towards the future to integrate more 

firmly the values of Pancasila in the development of religious moderation in Indonesia involve 

the role of educational institutions and the media. Educational institutions can play an important 

role in shaping an open and inclusive attitude in the younger generation, while the media can 

promote Pancasila values and religious moderation to the wider community. Pancasila as the 

basic ideology of the state supports the practice of religious moderation in Indonesia and can 

be used in facing the challenges of radicalism and extremism. 

Keywords: Pancasila, ideology, religious moderation 

 

Abstrak 
Penelitian ini membahas peran Pancasila sebagai landasan ideologi dalam praktik moderasi 
beragama di Indonesia. Sebagai negara dengan beragam suku, agama, dan budaya, Indonesia 
menghadapi tantangan kompleks dalam menjaga harmoni sosial. Kemajemukan ini memiliki 
dampak positif dan negatif pada masyarakat. Dalam konteks ini, moderasi beragama menjadi 
pendekatan yang penting untuk menjaga keragaman agama dalam harmoni. Pancasila, 
sebagai ideologi negara, memiliki nilai-nilai yang mendukung praktik moderasi beragama, 
dengan fokus pada inklusivitas, toleransi, dan dialog antaragama. Kesesuaian antara nilai-nilai 
Pancasila dan prinsip-prinsip moderasi beragama dalam menciptakan harmoni dilakukan 
melalui integrasi nilai-nilai Pancasila dengan prinsip-prinsip moderasi beragama. Ini 
membentuk dasar praktik beragama yang damai, inklusif, dan harmonis di tengah masyarakat 
yang beraneka ragam. Langkah-langkah menuju masa depan untuk mengintegrasikan lebih 
kuat nilai-nilai Pancasila dalam pengembangan moderasi beragama di Indonesia melibatkan 
peran lembaga pendidikan dan media. Lembaga pendidikan dapat memainkan peran penting 
dalam membentuk sikap terbuka dan inklusif pada generasi muda, sementara media dapat 
mempromosikan nilai-nilai Pancasila dan moderasi beragama kepada masyarakat luas. 
Pancasila sebagai ideologi dasar negara mendukung praktik moderasi beragama di Indonesia 
dan dapat digunakan dalam menghadapi tantangan paham radikal dan ekstremisme. 

Kata Kunci: pancasila, ideologi, moderasi beragama 
 

mailto:nanangjainuddinbjm123@gmail.com


287 
 

PENDAHULUAN 

Indonesia, sebagai negara majemuk, mengemban karakteristik unik dengan beragam suku, 

agama, dan ras yang menjadi bagian integral dari identitasnya. Kemajemukan ini memberikan 

dampak yang signifikan, baik positif maupun negatif, pada kehidupan sosial, budaya, dan politik di 

Indonesia (Maarif dkk. 2010). 

Salah satu dampak positif dari kemajemukan ini adalah terbentuknya budaya baru yang 

merangkul unsur-unsur dari berbagai kelompok masyarakat. Dalam dinamika interaksi antarsuku, 

agama, dan ras, unsur-unsur budaya saling tercampur dan menghasilkan warisan budaya yang kaya 

dan beraneka ragam (Alan 2023). Kemajemukan ini menciptakan keragaman kuliner, seni, dan adat 

istiadat yang menjadi ciri khas bangsa Indonesia. 

Lebih jauh, kemampuan Indonesia dalam mengelola kemajemukan ini juga menjadi contoh 

bagi negara-negara lain. Dalam era globalisasi, di mana pertemuan dan percampuran budaya 

semakin intens, Indonesia telah menjadi contoh bagaimana masyarakat dapat hidup berdampingan 

meskipun memiliki perbedaan etnis, agama, dan budaya. Prestasi ini membuktikan bahwa harmoni 

dapat terwujud melalui prinsip inklusivitas dan toleransi. 

Namun, dampak negatif juga melingkupi kemajemukan ini. Ancaman serius bagi kedaulatan 

negara timbul ketika konflik yang berbasis pada ras atau agama meletus. Konflik semacam ini dapat 

merusak persatuan dan stabilitas nasional, serta menimbulkan kerugian yang mendalam bagi 

masyarakat. Dalam beberapa kasus, unsur-unsur radikalisme dan ekstremisme dapat memanfaatkan 

perbedaan sebagai alat untuk memecah belah masyarakat (Syarif 2019). 

Dalam menghadapi dampak negatif kemajemukan, penting untuk mengadopsi pendekatan 

yang bijaksana dan inklusif. Pendidikan tentang toleransi, penghormatan terhadap perbedaan, dan 

peningkatan kesadaran akan pentingnya persatuan adalah beberapa langkah kunci untuk meredam 

potensi konflik. Pemerintah, lembaga pendidikan, agama, dan masyarakat sipil memiliki peran penting 

dalam mempromosikan sikap yang mengedepankan keragaman sebagai kekuatan, bukan 

kerentanan. 

Munculnya istilah “moderasi beragama” tidak terlepas dari latar belakang yang kompleks dan 

dinamis, serta nilai serta prinsip-prinsip yang melandasi aspek sosial, politik, dan faktor-faktor lainnya, 

baik di tingkat nasional maupun global. Sebagai hasil dari interaksi kompleks antara sejarah, budaya, 

dan perkembangan masyarakat, istilah ini mengambil arti yang berbeda-beda tergantung pada situasi, 

kondisi, dan sudut pandang yang diadopsi oleh individu atau kelompok (Bagir dan Sormin 2022). 

Di sisi lain, Pancasila, sebagai sumbu pembentukan negara Indonesia, memancarkan nilai-

nilai fundamental yang melintasi batas-batas keagamaan dan budaya. Salah satu prinsip inti dalam 

Pancasila adalah “Ketuhanan Yang Maha Esa”. Prinsip ini memiliki arti yang mendalam yang tidak 

hanya relevan dalam konteks agama, tetapi juga menggambarkan panggilan untuk bersatu dalam 

keragaman. 

“Ketuhanan Yang Maha Esa” mencerminkan pemahaman tentang adanya entitas yang lebih 

tinggi yang menjadi landasan moral dan etika bagi individu dan masyarakat. Namun, uniknya, 

Pancasila tidak mengidentifikasi agama tertentu sebagai dasar negara, melainkan menghormati 

semua agama yang dianut oleh warga negara Indonesia. Ini adalah langkah penting menuju 

inklusivitas dan moderasi beragama. 



288 
 

Ketika “Ketuhanan Yang Maha Esa” diterjemahkan dalam konteks moderasi beragama, 

prinsip ini menjadi pendorong untuk merajut kesatuan dalam perbedaan keagamaan. Dalam konteks 

ini, moderasi beragama tidak hanya berbicara tentang koeksistensi agama-agama, tetapi juga tentang 

penghormatan terhadap pandangan agama masing-masing individu (Fahmi dkk. 2023). Ini 

mengilhami semangat saling menghargai dan saling belajar, yang menjadi landasan bagi dialog dan 

toleransi. 

Pernyataan Soekarno, seorang tokoh sentral dalam perjuangan kemerdekaan Indonesia, 

menegaskan bahwa “Ketuhanan Yang Maha Esa” memiliki kapasitas untuk mempersatukan berbagai 

pemeluk agama dalam satu tujuan bersama. Ini tidak hanya menggambarkan persatuan antaragama, 

tetapi juga menyiratkan kesatuan dalam membangun bangsa yang maju dan sejahtera, di mana 

perbedaan agama tidak menghalangi semangat bersama dalam mewujudkan cita-cita bersama 

(Dewantara 2017). 

Dengan demikian, “Ketuhanan Yang Maha Esa” dalam Pancasila bukan hanya sebuah 

kalimat yang kosong, tetapi merupakan dasar yang kokoh untuk menciptakan kerangka pemahaman 

dan praktik moderasi beragama. Ini adalah undangan bagi masyarakat Indonesia untuk menghayati 

makna hakiki dari agama dan untuk menerapkan nilai-nilai inklusif dan toleran dalam setiap aspek 

kehidupan. 

Berdasarkan paparan di atas, maka penulis ingin menguraikan bagaimana pancasila 

merupakan landasan ideologis dalam praktik moderasi beragama di Indonesia. Hal ini penting 

terutama dalam menghadapi tantangan paham-paham radikal dan ekstremisme yang mengancam 

keharmonisan bangsa Indonesia. 

 
METODE PENELITIAN 

Tulisan ini merupakan kajian literatur yang dilakukan dengan pendekatan kualitatif untuk 

menggali pemahaman yang lebih mendalam tentang peran Pancasila dalam mendukung praktik 

moderasi beragama di Indonesia. Literatur yang diambil berasal dari buku-buku, jurnal-jurnal, dan 

tulisan-tulisan lainnya yang relevan dengan pembahasan mengenai pancasila sebagai landasan 

ideologis dalam praktik moderasi beragama di Indonesia. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pancasila sebagai Landasan Ideologi Negara 

Pancasila adalah pijakan moral, etika, dan ideologi dasar yang membentuk landasan negara 

Indonesia (Eleanora 2012). Sejak proklamasi kemerdekaan pada 17 Agustus 1945, Pancasila telah 

menjadi tiang penopang yang mengikat bangsa Indonesia dalam keberagaman agama, budaya, dan 

suku. Melalui nilai-nilai yang terkandung di dalamnya, Pancasila memperlihatkan komitmen bangsa 

ini untuk menciptakan masyarakat yang adil, harmonis, dan inklusif (Saihu 2022). 

Sebagai ideologi negara, Pancasila terdiri dari lima sila yang menjadi panduan bagi 

pembangunan masyarakat dan negara. Sila-sila ini adalah “Ketuhanan Yang Maha Esa”, 

“Kemanusiaan yang Adil dan Beradab”, “Persatuan Indonesia”, “Kerakyatan yang Dipimpin oleh 

Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan/Perwakilan”, dan “Keadilan Sosial bagi Seluruh 

Rakyat Indonesia”. Setiap sila memiliki makna mendalam yang mencerminkan prinsip-prinsip moral, 

etika, dan hubungan sosial yang diamanahkan oleh Pancasila. 



289 
 

“Ketuhanan Yang Maha Esa”, sebagai sila pertama, menegaskan pentingnya penghormatan 

terhadap keberagaman agama yang dianut oleh masyarakat Indonesia. Ini bukan hanya isu 

keagamaan semata, tetapi juga fondasi bagi semangat toleransi dan pengakuan terhadap hak asasi 

manusia, termasuk hak untuk beragama atau tidak beragama. Sila ini menunjukkan bahwa 

keberagaman kepercayaan adalah aset, bukan ancaman. 

“Kemanusiaan yang Adil dan Beradab”, sila kedua, menitikberatkan pada prinsip-prinsip 

moral dan etika dalam hubungan antarmanusia. Ini meliputi keadilan, penghargaan terhadap hak 

asasi manusia, dan sikap beradab dalam setiap interaksi. Sila ini memberikan dasar untuk 

pengembangan masyarakat yang inklusif dan terhindar dari diskriminasi. 

“Persatuan Indonesia”, sila ketiga, menunjukkan pentingnya kerjasama lintas etnis, suku, 

agama, dan budaya. Pancasila memandang Indonesia sebagai kesatuan yang lebih besar daripada 

keberagaman komponennya. Sila ini mengajarkan pentingnya merajut ikatan persatuan dan kesatuan 

di tengah perbedaan. 

“Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam 

Permusyawaratan/Perwakilan”, sila keempat, menekankan prinsip demokrasi dan partisipasi rakyat 

dalam pengambilan keputusan. Ini mendorong praktek moderasi beragama melalui dialog dan 

musyawarah, yang dapat menghindarkan konflik yang berakar pada perbedaan keagamaan. 

“Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia”, sila kelima, memperjuangkan hak-hak 

ekonomi, sosial, dan budaya yang merata bagi seluruh warga negara. Prinsip ini menjelaskan 

pentingnya mengatasi kesenjangan dan mendukung kesejahteraan bersama, yang juga dapat 

melahirkan atmosfer harmoni antaragama. 

Dalam keseluruhan, Pancasila sebagai ideologi dasar negara Indonesia bukan hanya sebuah 

kalimat atau deklarasi, melainkan cerminan nilai-nilai fundamental yang menggerakkan arah 

pembangunan nasional. Lebih dari sekadar konsep, Pancasila telah menjadi pedoman moral dan etika 

yang membentuk karakter masyarakat Indonesia yang inklusif dan moderasi dalam praktik beragama. 

 
Moderasi Beragama: Konsep dan Signifikansinya 

Moderasi beragama adalah pendekatan yang inklusif dan seimbang terhadap praktik agama 

di tengah keragaman kepercayaan dan keyakinan. Ini melibatkan sikap terbuka terhadap pandangan 

agama yang berbeda, dialog yang konstruktif, serta penghormatan terhadap hak asasi manusia tanpa 

memandang latar belakang agama. Esensi penting dari moderasi beragama adalah menciptakan 

kerangka harmonis di mana warga negara dapat hidup bersama dalam saling pengertian, 

menghormati perbedaan, dan mendorong keberagaman sebagai kekuatan (Fajri 2023). 

Nilai-nilai moderasi beragama dapat diuraikan menjadi dialog, toleransi, dan inklusivitas. 

Berikut penjabaran nilai-nilai tersebut: 

1. Dialog 

Moderasi beragama mendorong terbukanya jalur komunikasi antara pemeluk agama yang 

berbeda. Melalui dialog, pandangan dan pemahaman dapat dipertukarkan, sehingga memupuk 

pengertian dan mengurangi potensi miskomunikasi. Ini memungkinkan kesamaan nilai-nilai 

universal ditemukan di tengah perbedaan dogma agama. 

2. Toleransi 



290 
 

Toleransi adalah pilar utama dalam moderasi beragama. Ini mencakup pengakuan dan 

penghargaan terhadap hak setiap individu untuk memiliki keyakinan agama yang berbeda. 

Toleransi menciptakan iklim di mana setiap orang bebas mengamalkan agamanya tanpa takut 

diskriminasi atau penganiayaan. 

3. Inklusivitas 

Moderasi beragama menekankan inklusivitas dalam masyarakat. Ini berarti menerima setiap 

individu tanpa memandang agama, ras, atau latar belakang budaya. Konsep ini merangkul 

keragaman sebagai kekayaan yang memperkaya pemahaman kolektif dan memperkuat 

persatuan (Wiguna dan Andari 2023). 

 
Konteks global menunjukkan bahwa tantangan keberagaman agama semakin relevan dalam 

dunia yang semakin terhubung. Terjadinya konflik agama dan ekstremisme telah menunjukkan 

perlunya penerapan moderasi beragama dalam skala global. Di berbagai belahan dunia, termasuk di 

Indonesia, masyarakat berhadapan dengan tantangan harmonisasi agama dan praktek keagamaan 

yang seimbang (Anwar 2023). 

Secara nasional, Indonesia adalah contoh nyata betapa moderasi beragama sangat penting 

dalam masyarakat beragam. Sebagai negara dengan ratusan suku, bahasa, dan agama, Indonesia 

telah berhasil menciptakan lingkungan di mana pemeluk agama yang berbeda dapat hidup 

berdampingan dalam damai. Keberhasilan ini menunjukkan bahwa moderasi beragama bukan hanya 

meminimalkan konflik, tetapi juga membangun dasar kesejahteraan bersama dan perpaduan 

nasional. 

Dengan demikian, konsep moderasi beragama menekankan pada pentingnya saling 

menghormati, berkomunikasi, dan menerima perbedaan dalam masyarakat yang beragam. Ini adalah 

pendekatan yang mendukung pembangunan sosial dan harmoni dalam masyarakat multikultural. 

 
Integrasi Nilai-Nilai Pancasila dalam Praktik Moderasi Beragama  

Nilai-nilai dalam Pancasila, seperti penghormatan terhadap perbedaan agama, kesetaraan 

hak, dan persatuan dalam keberagaman, secara intrinsik sesuai dengan prinsip-prinsip moderasi 

beragama. Penggabungan nilai-nilai ini menciptakan kerangka kerja yang kuat untuk moderasi 

beragama, di mana dialog, toleransi, dan inklusivitas ditekankan. Pancasila memberikan landasan 

moral yang mendukung harmoni dalam masyarakat yang beragam, di mana pemahaman bahwa 

perbedaan agama dapat menjadi sumber kekuatan bersama (Yosita, Purnama Sari, dan Karolina 

2023). 

Dengan menggabungkan nilai-nilai Pancasila dengan prinsip-prinsip moderasi beragama, 

Indonesia menciptakan kerangka kerja yang memadukan keberagaman agama dengan kesatuan 

nasional. Hal ini menghasilkan praktik beragama yang damai, inklusif, dan harmonis di tengah 

masyarakat yang beraneka ragam (Harahap, Siregar, dan Darwis Harahap 2022). 

Contoh nyata penerapan nilai-nilai Pancasila dalam kehidupan beragama sehari-hari dapat 

ditemukan dalam praktik saling mengunjungi saat perayaan agama, upacara keagamaan yang 

dihadiri oleh berbagai komunitas, serta pelibatan lintasagama dalam kegiatan sosial dan 

kemanusiaan. Contohnya adalah acara perayaan Idul Fitri dan Natal yang sering dihadiri oleh warga 



291 
 

dari berbagai agama, serta kerjasama antaragama dalam proyek-proyek sosial seperti bakti sosial, 

pemberian bantuan kepada yang membutuhkan, dan program-program lingkungan. 

Berikut ini paparan bagaimana setiap sila dalam Pancasila dapat mendukung moderasi 

beragama: 

1. “Ketuhanan Yang Maha Esa”: Sila pertama Pancasila menyatakan penghormatan terhadap 

keberagaman agama dan keyakinan. Ini mendukung moderasi beragama dengan mengakui 

bahwa warga negara Indonesia memiliki hak untuk beragama sesuai keyakinannya, dan 

pentingnya menghargai perbedaan agama tanpa diskriminasi. Sikap inklusif ini mendorong dialog 

dan kerjasama antaragama, yang merupakan elemen kunci dalam moderasi beragama. 

2. “Kemanusiaan yang Adil dan Beradab”: Sila kedua menegaskan nilai-nilai moral dan etika 

dalam berinteraksi. Penerapan sila ini dalam praktik moderasi beragama melibatkan perlakuan 

adil terhadap semua individu, tanpa memandang agama atau kepercayaan. Sikap beradab dalam 

berdialog dan bersikap toleran menciptakan atmosfer yang mendukung moderasi beragama. 

3. “Persatuan Indonesia”: Sila ketiga menunjukkan pentingnya kesatuan dalam keberagaman. 

Dalam moderasi beragama, sila ini mengilhami semangat kerja sama antara pemeluk agama 

berbeda demi menciptakan harmoni dalam masyarakat yang beragam. Konsep persatuan ini 

memastikan bahwa perbedaan agama tidak menjadi sumber konflik, melainkan aset yang 

memperkaya kesatuan. 

4. “Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam 

Permusyawaratan/Perwakilan”: Sila keempat mengandung prinsip demokrasi dan partisipasi 

masyarakat dalam pengambilan keputusan. Dalam konteks moderasi beragama, sila ini 

menggarisbawahi pentingnya dialog dan musyawarah dalam menemukan titik kesepakatan di 

antara berbagai pandangan agama. Ini mendorong inklusivitas dan penyelesaian konflik yang 

damai. 

5. “Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia”: Sila kelima menegaskan perlunya 

memastikan hak-hak yang merata bagi seluruh warga negara. Dalam konteks moderasi 

beragama, sila ini mendorong untuk mengatasi potensi ketidaksetaraan yang mungkin timbul 

akibat perbedaan agama. Kesejahteraan bersama dan pengakuan terhadap hak setiap individu 

menciptakan fondasi harmoni. 

 
Langkah Menuju Masa Depan: Penguatan Moderasi Beragama Berbasis Pancasila 

Lembaga pendidikan memiliki peran sentral dalam membentuk pemahaman dan sikap 

masyarakat terhadap moderasi beragama. Melalui kurikulum yang inklusif, lembaga pendidikan dapat 

mengajarkan nilai-nilai toleransi, penghormatan, dan dialog antaragama. Selain itu, melibatkan 

berbagai agama dalam kegiatan ekstrakurikuler, seminar, dan lokakarya dapat mendorong siswa 

untuk memahami dan menghargai perbedaan agama. Dengan menerapkan pendekatan moderasi 

beragama dalam lingkungan pendidikan, generasi muda dapat tumbuh dengan sikap terbuka dan 

penerima terhadap keberagaman agama (Yosita, Purnama Sari, dan Karolina 2023). 

Selain itu, menurut Tahrifudin (2021) media juga memiliki dampak besar dalam membentuk 

opini publik dan mempengaruhi pandangan masyarakat. Melalui berita, program televisi, artikel, dan 

media sosial, media dapat memperkenalkan nilai-nilai Pancasila dan moderasi beragama kepada 

masyarakat luas. Media dapat menampilkan kisah sukses kolaborasi antaragama, mempromosikan 



292 
 

cerita inspiratif tentang toleransi, dan mengedukasi tentang pentingnya penghargaan terhadap 

perbedaan. Dengan memanfaatkan kekuatan media, pesan moderasi beragama dapat mencapai 

lebih banyak orang dan mendorong perubahan positif dalam pola pikir masyarakat. 

Tindakan untuk mengintegrasikan lebih kuat nilai-nilai pancasila dalam pengembangan 

moderasi beragama di indonesia dapat dilakukan dengan cara-cara berikut ini: 

1. Pendidikan Berbasis Pancasila 

Mengintegrasikan nilai-nilai Pancasila secara lebih tegas dalam kurikulum pendidikan, termasuk 

mata pelajaran agama. Memastikan bahwa pendidikan agama mengajarkan nilai-nilai inklusif dan 

menghormati perbedaan keyakinan. 

2. Pelatihan Guru dan Tenaga Pendidik 

Melatih guru dan tenaga pendidik dalam metode pengajaran yang mendorong moderasi 

beragama, membangun kesadaran akan pentingnya inklusivitas, dan memberikan keterampilan 

dalam memfasilitasi dialog antaragama di lingkungan sekolah. 

3. Kampanye Media Sosial 

Menggunakan media sosial sebagai platform untuk kampanye yang mempromosikan moderasi 

beragama, dengan mengedepankan nilai-nilai Pancasila dan cerita sukses kolaborasi 

antaragama. Melibatkan influencer dan tokoh masyarakat untuk menyebarkan pesan ini. 

4. Kolaborasi Antar Lembaga 

Mengadakan program kerjasama antara lembaga pendidikan, agama, dan pemerintah untuk 

membangun jaringan moderasi beragama. Ini dapat melibatkan seminar, lokakarya, dan kegiatan 

lintas sektor yang mendukung moderasi beragama. 

5. Pengembangan Materi Edukasi 

Membuat materi edukasi, buku, dan konten online yang menggambarkan pentingnya moderasi 

beragama dan bagaimana nilai-nilai Pancasila dapat diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. 

 
Dengan melibatkan lembaga pendidikan, media, dan berbagai inisiatif strategis, nilai-nilai 

Pancasila dan moderasi beragama dapat ditanamkan lebih dalam dalam kesadaran masyarakat. Ini 

akan memberikan kontribusi positif dalam membangun masyarakat yang inklusif, harmonis, dan 

sejahtera di tengah keragaman agama. 

 
SIMPULAN 

Dalam konteks keberagaman agama, suku, dan budaya, Pancasila memiliki nilai-nilai yang 

mendukung moderasi beragama, termasuk inklusivitas, toleransi, dan dialog antaragama. Integrasi 

nilai-nilai Pancasila dengan prinsip-prinsip moderasi beragama menciptakan dasar untuk praktik 

beragama yang damai dan harmonis. 

Pancasila sebagai ideologi negara mengandung lima sila, di mana setiap sila memiliki makna 

mendalam yang relevan dalam praktik moderasi beragama. Sila pertama, “Ketuhanan Yang Maha 

Esa”, menghormati keberagaman agama dan mendukung dialog antaragama. Sila kedua, 

“Kemanusiaan yang Adil dan Beradab”, menekankan etika dan penghargaan terhadap hak asasi 

manusia dalam praktik beragama. Sila ketiga, “Persatuan Indonesia”, memperlihatkan pentingnya 

persatuan dalam keberagaman. Sila keempat, “Kerakyatan yang Dipimpin oleh Hikmat Kebijaksanaan 

dalam Permusyawaratan/Perwakilan”, mendukung dialog dan penyelesaian konflik melalui 



293 
 

musyawarah. Sila kelima, “Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat Indonesia”, mendorong 

kesejahteraan bersama dan pengakuan hak-hak yang merata. 

Moderasi beragama adalah pendekatan inklusif dan seimbang terhadap praktik agama di 

tengah keragaman. Hal ini melibatkan dialog, toleransi, dan inklusivitas. Melalui praktik moderasi 

beragama, masyarakat Indonesia dapat menjaga harmoni dalam keragaman agama dan keyakinan. 

Integrasi nilai-nilai Pancasila dengan prinsip-prinsip moderasi beragama memungkinkan terciptanya 

kerangka kerja yang mendukung kesatuan dalam perbedaan. 

Langkah-langkah menuju masa depan untuk memperkuat moderasi beragama berbasis 

Pancasila melibatkan peran penting lembaga pendidikan dan media. Lembaga pendidikan dapat 

mengajarkan nilai-nilai inklusif dan menghormati perbedaan kepada generasi muda. Media dapat 

mempromosikan nilai-nilai Pancasila dan moderasi beragama kepada masyarakat luas melalui berita, 

program televisi, dan konten online. 

Dengan menggabungkan nilai-nilai Pancasila dengan praktik moderasi beragama, Indonesia 

dapat terus membangun masyarakat yang inklusif, harmonis, dan sejahtera, serta menghadapi 

tantangan paham radikal dan ekstremisme dengan landasan ideologis yang kokoh. 

 
DAFTAR PUSTAKA 

Alan, Refandi Ramadhani. 2023. “PENGARUH TOLERANSI BUDAYA TERHADAP PERILAKU 
SOSIAL DI LINGKUNGAN MASYARAKAT KABUPATEN PRINGSEWU.” 

Anwar, Khairil. 2023. “Moderasi Beragama: Sebuah Diskursus Dinamika Keagamaan di Era 
Kontemporer.” 

Bagir, Zainal Abidin, dan Jimmy Sormin. 2022. Politik Moderasi dan Kebebasan Beragama-Suatu 
Tinjauan Kritis. Elex Media Komputindo. 

Dewantara, Agustinus. 2017. “Alangkah Hebatnya Negara Gotong Royong (Indonesia dalam 
Kacamata Soekarno).” 

Eleanora, Fransiska Novita. 2012. “Pancasila Sebagai Norma Dasar Dalam Sistem Hukum 
Indonesia.” ADIL: Jurnal Hukum 3 (1): 141–65. 

Fahmi, Muhammad, Muhammad Nawawi, Senata Adi Prasetia, Fayaz Mahassin Syifa’i Adienk, dan 
Sonia Isnatin Suratin. 2023. “Konstruksi Nilai-Nilai Toleransi Berbasis Al-Quran Sebagai 
Upaya Menangkal Narasi Radikalisme Agama Di Indonesia Kontemporer.” Al-Banjari: Jurnal 
Ilmiah Ilmu-Ilmu Keislaman 22 (1): 59–87. 

Fajri, Muhamad Nurul. 2023. “POLA KOMUNIKASI EFEKTIF DALAM MODERASI BERAGAMA: 
MEMBANGUN DIALOG HARMONIS.” Al-Tsiqoh: Jurnal Ekonomi dan Dakwah Islam 8 (1): 
13–33. 

Harahap, H Sumper Mulia, H Fatahuddin Aziz Siregar, dan S Darwis Harahap. 2022. Nilai-Nilai dan 
Praktik Moderasi Beragama Berbasis Kearifan Lokal di Sumatera Utara. Merdeka Kreasi 
Group. 

Maarif, Ahmad Syafii, Ahmad Syafii Maarif, Ihsan Ali-Fauzi, dan Syamsu Rizal Panggabean. 2010. 
Politik identitas dan masa depan pluralisme kita. Pusat Studi Agama dan Demokrasi 
(PUSAD), Yayasan Wakaf Paramadina. 

Saihu, Made. 2022. “Moderasi Pendidikan: Sebuah Sarana Membumikan Toleransi dalam Dunia 
Pendidikan.” Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam 11 (02): 629–48. 

Syarif, M Zainul Hasani. 2019. “Relasi Agama & Negara Penguatan Peran Strategis Lembaga 
Pendidikan dalam Program Harmonisasi-Integrasi Nasional.” AT-Ta’DIB: Jurnal Kependidikan 
dan Keagamaan 3 (2): 363–93. 



294 
 

TAHRIFUDIN, TAHRIFUDIN. 2021. “ANALISIS FRAMING PEMBERITAAN MEDIA ONLINE 
MENGENAI BERITA RANCANGAN UNDANG-UNDANG HALUAN IDIOLOGI PANCASILA DI 
MEDIA KOMPAS. COM DAN REPUBLIKA ONLINE.” 

Wiguna, Ida Bagus Alit Arta, dan Ida Ayu Made Yuni Andari. 2023. “MODERASI BERAGAMA SOLUSI 
HIDUP RUKUN DI INDONESIA.” Widya Sandhi Jurnal Kajian Agama Sosial dan Budaya 14 
(1): 40–54. 

Yosita, Yosita, Dewi Purnama Sari, dan Asri Karolina. 2023. “Analisis Nilai-Nilai Moderasi Beragama 
Pada Mata Pelajaran Pendidikan Agama Islam dan Upaya Mewujudkannya di MIN 1 Lebong.” 

 


